
2020

Christian Maler: Medaille zum 100-jährigen Reformationsjubiläum 1617.
Silberprägung. Durchmesser: 33,5 mm, Gewicht: 11,66 g.

© Staatliche Kunstsammlungen Dresden, Münzkabinett. Inventarnummer: BGB1147.
Foto: Roger Paul.



21

LUTHER UND DER SCHWAN

Die Predigt wurde am 19. Februar 2017 in der Bethlehemkirche und in der Heilig-Geist-
Kirche gehalten und war ein Beitrag zum Reformationsjubiläum 2017.
Biblischer Bezug: Matthäus 5,14–16.

Anlässlich des 100-jährigen Reformationsjubiläums 1617 wurde von dem Nürnberger 
Medailleur Christian Maler eine Medaille geprägt, die sich im Dresdner Münzkabinett 
befindet. Sie ist ein kleines Kunstwerk voller Anspielungen und mit einer klaren Bot-
schaft. Die Medaille kann etwas davon vermitteln, was Luther gewollt hat und was sei-
nen Beitrag zur Reformation der Kirche ausmacht: das Wort Gottes zum Leuchten zu 
bringen.

Diese Botschaft drohte im Jubiläumsrummel des Jahres 2017 unterzugehen. Das Lu-
ther-Marketing dominierte das Jubiläum stark: Luthertomaten aus Wittenberg, Luther
kekse und Lutherlikör, Luther als Playmobil, eine Luther-Präsentbox mit Luther-Pasta 
und Rotweingelee »Lutherrose«, Frühstücksbrettchen mit Luthers Morgensegen. Dazu 
wurde eine Schablone angeboten, mit der man eine Lutherrose auf den Cappuccino 
zaubern kann. Für Kinder gab es den Lutherlutscher mit Erdbeergeschmack und einem 
Spruch: »Wenn du ein Kind siehst, hast du Gott auf frischer Tat ertappt« − ein schö-
ner Gedanke, aber kein echtes Lutherwort. Ein echtes Lutherzitat gab es dafür auf der 
Luthersocke: »Hier stehe ich, ich kann nicht anders.« (Luthers Rede auf dem Reichstag 
zu Worms 1521). Ein Jubiläumsrenner war »Lutherol«, ein »Breitband-Theologicum für 
Geist und Seele« mit der 4-fachen Wirkformel: »Sola gratia, sola fide, solus Christus, sola 
Scriptura« − ein Medikament mit kernigen Luthersprüchen auf kleinen Schriftrollen. Auf 
dem Beipackzettel war zu lesen: »Dank der besonderen Wirkstoffkombination werden 
die Luther-Substrate ohne Umwege direkt dem Geist zugeführt.« Schon die erste Dosis 
Lutherol genüge, einen Menschen gesund zu machen. Auf der Schriftrolle ist zu lesen: 
»Gott ist ein glühender Backofen voller Liebe, der da reicht von der Erde bis in den Him-
mel.« Ein echtes Lutherzitat!

Jedes Jubiläum hat seine eigene Kultur und Unkultur. Mit der Betrachtung der Me-
daille von Christian Maler drehen wir die Zeitenuhr zurück in das Jahr 1617: das ers-
te Jahrhundertjubiläum der Reformation. Wie wurde das Jubiläum damals in Dresden 
gefeiert? Am Morgen des 31. Oktober 1617 weckten Kanonenschüsse früh am Mor-
gen um 6 Uhr die Menschen. Mit »Freudenschüssen« wurde ein dreitägiges Jubelfest 
eröffnet, das nach einem Mandat des sächsischen Kurfürsten landesweit nach einer 
festgelegten Ordnung gefeiert wurde. Der Dresdner Oberhofprediger Matthias Hoë von 
Hoënegg (1580–1645) gab im Auftrag des Landesherrn Anordnungen zur Gestaltung 
des Jubiläums und Musterpredigten in den Druck. In dem Mandat wurde verfügt, das 
Volk zu »herzlicher, inbrünstiger und andächtiger Begehung« des Festes zu ermahnen. 



22

An den drei Tagen vom 31. Oktober bis zum 2. November 1617 wurden täglich zwei 
Festpredigten gehalten. Die Predigttexte waren vorgeschrieben. Handel und »Kräme-
rei« waren an diesen Tagen verboten. Es wurde angewiesen, die »Figural Music auffs 
beste« zu bestellen. Am Ende des Mandates stand der Wunsch: »Der Allerhöchste helfe 
mit Gnaden, dass wir und alle Inwohner unserer Lande dieses Jubilaeum mit guter Ge-
sundheit, gebührlicher Andacht und hertzlicher Freude im Herren begehen mögen.«

Zur Andacht gehörte auch das Betrachten von Medaillen, die zu diesem Jubiläum 
geprägt wurden. Ein Exemplar haben wir vor uns. Die Medaille ist klein, mit 33,5 Millime-
tern Durchmesser nur wenig größer als eine 2-Euro-Münze. Auf der Vorderseite ist das 
Jahr 1617 angezeigt. Luther steht auf einem getäfelten Fußboden. In der rechten Hand 
hält er einen Scheffel, ein Hohlmaß, das wie ein Eimer aussieht. Mit der Linken zeigt 
Luther auf die Kerze, die auf dem Tisch steht, und auf die aufgeschlagene Bibel mit der 
Inschrift: »Biblia sacra«. Darüber die Inschrift: »Fulgeat aeternum« (Es möge ewig leuch-
ten). Gemeint ist damit nicht nur das Licht der Kerze, sondern das Wort Gottes in der 
aufgeschlagenen Bibel. Das Licht leuchtet auch vom Himmel, denn von dort strahlt der 
hebräische Gottesname wie eine Sonne. Nur dezent ist angedeutet, wer die Prägung 
der Medaille finanziert hat. In der Tischdecke ist das kursächsische Wappen versteckt. 
Der Kurfürst gab das Geld für die Prägung der Medaille. Sie ist zum Ansehen bestimmt 
− bezahlen konnte man damit nicht.

Die Bildidee stammt aus der Bibel. Angespielt wird auf das Gleichnis vom Licht und 
vom Scheffel in der Bergpredigt Jesu (Matthäus 5,14 –16). So steht es geschrieben in 
der »Lutherbibel 2017«: »Ihr seid das Licht der Welt. Es kann die Stadt, die auf einem 
Berge liegt, nicht verborgen sein. Man zündet auch nicht ein Licht an und setzt es unter 
einen Scheffel, sondern auf einen Leuchter; so leuchtet es allen, die im Hause sind. So 
lasst euer Licht leuchten vor den Leuten, damit sie eure guten Werke sehen und euren 
Vater im Himmel preisen.« Von diesem Text kommt das Sprichwort: »Sein Licht nicht 
unter den Scheffel stellen«. Im Sprichwort meint das Licht den Menschen, der mit sei-
nen guten Werken leuchten soll. Das entspricht nur bedingt der reformatorischen Leh-
re, die besagt: Nicht durch gute Werke, sondern durch den Glauben wird der Mensch 
vor Gott gerechtfertigt. Auf der Medaille wird also nicht der ursprüngliche Sinn des 
Bibeltextes wiedergegeben, sondern eine ganz andere Aussage. Das Licht ist hier das 
Wort Gottes, das in der Bibel offenbart wird: »sola scriptura« − allein durch die Schrift 
wird das Wort Gottes offenbart. In der Kirche kann und darf es keine anderen Autori-
täten geben als allein das Wort der Bibel. An diesem Wort hängt alles. Das war die 
Position Luthers. Genau das ist auf der Medaille dargestellt.

Die geöffnete Bibel liegt auf dem Tisch. Luther hat die Heilige Schrift durch seine Bi-
belübersetzung jedermann zugänglich gemacht. Die Reformation war eine Bibellesebe-
wegung. Die Reformation der Kirche begann mit einer Neuentdeckung der Bibel. Es war 
ein Verdienst des Jubiläums 2017 und der Arbeit von 70 Bibelwissenschaftlern, dass 
eine verbesserte Ausgabe der Lutherbibel herausgegeben werden konnte. Sie wurde 
deutschlandweit in der evangelischen Kirche eingeführt. Lange ist daran gearbeitet 
worden. Es war ganz im Sinne Luthers, mit der Arbeit an der Übersetzung der Bibel nie-
mals aufzuhören. Als die Lutherbibel im Jahr 1534 vollständig in Wittenberg erschienen 
war, hätte sich Luther sagen können: Endlich geschafft, fertig und Schluss. Genau das 
hat er aber nicht getan. Er sah immer Möglichkeiten, die Übersetzung zu verbessern. In 
Teamarbeit wurde die Bibel von Auflage zu Auflage immer wieder verbessert − bis zu 
Luthers Tod. Dann kam eine Zeit, da meinte man: Die Lutherbibel sei so gut »lutherisch« 



23

und so perfekt, dass kein Komma mehr daran verändert werden darf. Es bestand die Ge-
fahr, dass der Text der Lutherbibel von 1545 eingefroren wird zu einem Eisblock. Zum 
Glück kam es anders. Die Sprache ist etwas Lebendiges, sie lebt mit der Zeit. Und so 
wird weiterhin an der Bibelübersetzung gearbeitet werden – auch in der Zukunft. Das 
dient dem Ziel, dass die Bibel gelesen wird − mit Gewinn und mit Erkenntnissen für das 
eigene Leben.

Einmal überraschte mich ein Konfirmand mit der Ankündigung, die ganze Bibel von 
vorn bis hinten durchlesen zu wollen. Das hatte ich noch nie erlebt, dass ein Konfirmand 
damit ernst macht, sich durch über 1400 Seiten Bibeltext hindurch zu arbeiten, auch 
durch die »Durststrecken«, die es in der Bibel gibt: die Gesetze in den Büchern Mose, 
die Kämpfe und Kriege im Alten Testament, die Rätselbilder in der Offenbarung des Jo-
hannes. Und so viele Worte, bei denen man sich fragt: Hat das Jesus wirklich so gesagt?

Es gibt viele Gründe, die Bibel im Bücherschrank stehen zu lassen und sich nicht 
damit zu befassen. Umso mehr gibt es aber auch Gründe, gerade dieses Buch zur Hand 
zu nehmen und darüber ins Gespräch zu kommen. Dazu gibt es Angebote in der Kirche. 
Leider werden sie nur wenig angenommen. Es gibt weithin einen Überdruss an der Bi-
bel. Damit hatte sich einst auch Luther auseinandergesetzt. Der Überdruss an der Bibel 
war ein Thema an Luthers Tisch − beim Essen. Als darüber einmal diskutiert wurde, 
schrieb ein Student mit, was Luther zu diesem Thema sagte: »Ich habe nun etliche Jahre 
lang die Bibel jährlich zweimal gelesen; und wenn sie ein großer, mächtiger Baum wäre 
und alle Worte wären Ästlein und Zweige, so hab ich doch an allen Ästlein und Trieben 
angeklopft und gerne wissen wollen, was daran wäre und was sie vermöchten, und alle-
zeit noch ein paar Äpfel oder Birnlein heruntergeklopft.«

Unsere Medaille vermittelt die Botschaft, dass Luther genau das gewollt hat: dass 
die Bibel aufgeschlagen und gelesen wird − und zwar aus einem einzigen Grund: Weil 
hier das Wort Gottes aufleuchtet. Dieses Wort Gottes soll nicht unter einen Scheffel ge-
stellt werden, sondern auf einen Leuchter, dass es Licht bringt in die Dunkelheit und in 
die Sorgen und Fragen, die uns bewegen.

Jede Medaille hat zwei Seiten. Nehmen wir nun die Rückseite. Da steht der Reim 
geschrieben: »Gottes Wort ist Lutheri Lehr / darumb vergeht sie nimmermehr.« Stimmt 
diese Aussage? Ich habe mich beim Lesen der Inschrift sofort an einem Wort gestoßen: 
an dem Wort »ist«. Gottes Wort soll die Lehre Luthers sein?  − dagegen hätte Luther 
protestiert. Das Wort Gottes ist das eine, die Lehre darüber, die Auslegung ist das ande-
re. Auf keinen Fall darf die Lehre eines Menschen mit dem Wort Gottes gleichgesetzt 
werden. Dem Medailleur ist hier ein Fehler passiert, oder besser: demjenigen, der ihm 
den Text zugearbeitet hat. Der Reim war damals schon ein bekannter Spruch, der über-
all kursierte – allerdings ohne das »ist«, dafür mit einem anderen Wort: »Gottes Wort und 
Lutheri Lehr / werden vergehen nimmermehr.« Das klingt schon ganz anders!

Der Medailleur hat seine ganze Kunst daran gesetzt, einen Schwan darzustellen. 
Schön sieht es aus, wie er da auf dem Wasser schwimmt. Die Pflanzen rechts und links 
vermitteln den Eindruck von einer Teichlandschaft. Was hat ein Schwan auf dieser Me-
daille zu suchen? Damals wusste jeder, was der Schwan bedeutet. Der Schwan war 
ein bekanntes Symbol für Martin Luther. Daran hatte Luther selbst einen Anteil. Im Jahr 
1531 schrieb er in einer Schrift: »S. Johannes Hus hat von mir geweissagt, da er aus dem 
Gefängnis in Böhmerland schreibt: Sie werden jetzt eine Gans braten (denn Hus heißt 
eine Gans); aber über hundert Jahren werden sie einen Schwan singen hören, den sol-
len sie leiden.« Jan Hus, der 1415 als Ketzer auf dem Konzil in Konstanz verbrannt wurde, 



24

galt als ein Vorläufer Luthers. Mit seiner Kritik der real-existierenden Kirche und seiner 
Forderung nach einer Reformation war Hus damals gescheitert. Ihm wurde dieses Wort 
in den Mund gelegt, mit dem er auf seinen Namen anspielte, denn »Hus« bedeutet im 
Tschechischen »Gans«. »Sie werden jetzt eine Gans braten ...« − gemeint ist damit der 
Märtyrertod in den Flammen des Scheiterhaufens, aber nach 100 Jahren wird ein An-
derer auftreten, man »wird einen Schwan singen hören«. Diese Weissagung wurde auf 
Luther gedeutet − auch von ihm selbst. Es gibt Bilder, da sind Hus und Luther neben-
einander zu sehen, man sieht auf Bildern auch die Gans und den Schwan. So kam der 
Schwan auf die Medaille. Er ist auch auf Lutherbildern zu sehen. Und auf vielen Kirchtür-
men in Norddeutschland, wo es nicht den Wetterhahn gibt, sondern den Lutherschwan.

Die Allegorie von Gans und Schwan erinnert uns daran, dass es schon vor Luther 
Menschen gegeben hat, die die Kirche reformiert haben oder es zumindest versuchten. 
Hus ist nur Einer, man könnte viele Namen nennen. Die Kirche braucht die Reformation 
und Erneuerung zu allen Zeiten. Zum Glück hat Gott immer wieder Menschen dazu be-
rufen und befähigt. Das ist auch heute für die Kirche eine zentrale Frage: Wie kann die 
Kirche reformiert werden? Was müsste sich ändern? Wie kann das angefangen werden?

Einfache Antworten gibt es darauf nicht. Nur eines steht fest: Immer, wenn die Kir-
che reformiert wurde, war das biblische Wort mit im Spiel mit seinem Anspruch, mit 
seiner Klarheit und mit seiner Leuchtkraft. Deshalb ist es unserer Kirche zu wünschen, 
dass der Scheffel über dem Licht aufgehoben wird, wie es die Medaille zeigt. »Fulgeat 
aeternum« − das Licht des Wortes Gottes möge immer leuchten auch für jeden von uns, 
besonders in den Dunkelheiten des Lebens. Das Wort Gottes kann eine Leuchte sein, so 
sagt es der 119. Psalm: »Dein Wort ist meines Fußes Leuchte und ein Licht auf meinem 
Weg.« (Psalm 119,105).

Quellennachweis des Lutherzitates: Martin Luther: Tischreden, WATR Bd.  2, S.  244, 20–23 
(Nr. 1877), modernisierter Text zitiert nach: Luther zum Vergnügen: »Wir sollen Menschen und nicht 
Gott sein«/ hrsg. von Johannes Schilling. Stuttgart 2008, S. 13.
Literatur: Paul Arnold; Hans-Peter Hasse: Luther und der Schwan: eine Medaille von Christian Ma-
ler zum Reformationsjubiläum 1617. Sächsische Heimatblätter 63 (2017), Heft 2, S. 151–160; Paul 
Arnold; Hans-Peter Hasse: Luther und Hus. Schwan und Gans: eine emblematische Typologie im 
Spiegel der Medaillenkunst. In: Zeichen der Identität: 500 Jahre Reformationsmedaillen/ hrsg. von 
Gerd Dethlefs und Stefan Rhein. Leipzig 2024 (Schriften der Stiftung Luthergedenkstätten in Sach-
sen-Anhalt; 26), S. 123–144; Volkmar Joestel: Die Gans und der Schwan: eine Allegorie auf Jan Hus 
und Martin Luther. In: Luther mit dem Schwan: Tod und Verklärung eines großen Mannes. Katalog 
zur Ausstellung in der Lutherhalle Wittenberg anlässlich des 450. Todestages von Martin Luther 
vom 21. Februar bis 10. November 1996. Berlin 1996, S. 9–12 mit dem Zitat Luthers über Hus S. 9; 
Hans-Peter Hasse: Kirche und Frömmigkeit im 16. und frühen 17. Jahrhundert. In: Geschichte der 
Stadt Dresden. Bd. 1: Von den Anfängen bis zum Ende des Dreißigjährigen Krieges / im Auftrag der 
Landeshauptstadt Dresden hrsg. von Karlheinz Blaschke unter Mitwirkung von Uwe John. Stuttgart 
2005, S. 459–523; Hans-Peter Hasse: Martinische Lesezirkel im Untergrund: Dresden und die Re-
formation. In: Dresden / hrsg. von Hans-Peter Hasse und Christoph Seele. Leipzig 2014 (Orte der 
Reformation; 11), S. 40–52.



2525

Christian Reinicke (1937–2016): Metamorphose − Stadt am Strom. 2006.
Mischtechnik auf Bauzeichnung. © Stiftung Frauenkirche Dresden.



26

METAMORPHOSE

Bilderpredigt am 1. August 2021 in der Bethlehemkirche im Rahmen der Ausstellung 
»Sandstein. Malerei und Grafik von Christian Reinicke«.

Von der Stiftung Frauenkirche Dresden wird ein Bild von Christian Reinicke (1937–
2016) verwahrt, das uns für die Ausstellung in der Bethlehemkirche für diesen Tag zur 
Verfügung gestellt wurde: »Metamorphose − Stadt am Strom«, 2006 gemalt. Zu diesem 
Bild gibt es ein Gedicht des Künstlers, das denselben Titel hat: »Metamorphose«. Das 
griechische Wort bedeutet: Verwandlung. Der Text wirkt wie ein Credo des Künstlers, 
mit dem er seine Leidenschaft für die Natur und für Dresden ausspricht, seine Leiden-
schaft für die Sächsische Schweiz und für den Sandstein, auch für Dome und Kuppeln, 
die aus Sandstein gebaut sind. Gedanken und Motive aus diesem Gedicht begegnen 
uns in dem Bild von Christian Reinicke. So lautet der Text:

Metamorphose

Sächsische Schweiz und sächsisches Dresden

Landschaft von Erosionen zerfurcht,
von Verwerfungen gespalten, gekippt und gehoben.

Bewachsen von Bäumen und Blumen und Sträuchern.
Bewohnt auch von großen und kleineren Tieren.

Von menschlichen Augen bewundert geschätzt ... nicht nur!
Mit Namen belegt von glühendem Geiste.

Sandstein – genutzt auch als Werkstoff für prunkvolle Bauten –
aus kühnsten Gedanken gestaltete Dome und Kuppeln,

geformt mit erfahrener sicherer Hand und später zerstört!
Die Kirche zerbirst – »metanoeite!«

Der Wartturm zerfällt ... um neu zu erstehen in späterer Zeit –
ein stetiger Wandel!

Christian Reinicke, 2000

»Aus kühnsten Gedanken gestaltete Dome und Kuppeln, geformt mit erfahrener siche-
rer Hand und später zerstört! Die Kirche zerbirst ...« − diese Sätze beziehen sich auf die 
Frauenkirche, die 1945 ausbrannte und in sich zusammenfiel. Zu dieser Kirche entwi-



27

ckelte der Künstler eine ganz besondere Beziehung. Als der Wiederaufbau der Frauen-
kirche begann, zog es den Künstler immer wieder zu dieser Baustelle. Am Ende erwirkte 
er die Erlaubnis, Zutritt zur Baustelle zu bekommen und als Künstler den Wiederaufbau 
der Kirche zu beobachten und zu begleiten − ein ganz besonderes Privileg, das nur drei 
Künstlern genehmigt wurde. Christian Reinicke erlebte den Wiederaufbau der Frauen-
kirche als eine Metamorphose, als eine Verwandlung des Materials, aus dem die Kirche 
gebaut ist: Sandstein. Sandstein war für ihn nicht irgendein Baumaterial wie Holz, Granit 
oder Beton, sondern zum Sandstein hatte er eine besondere Beziehung, weil er diesen 
Stein so gut kannte wie kaum ein anderer. Als Kletterer war Christian Reinicke sein Le-
ben lang in der Sächsischen Schweiz unterwegs. Er hat die Sandsteinfelsen der Säch-
sischen Schweiz bestiegen, sie mit seinen Händen betastet und erkundet bis auf die 
höchsten Gipfel. Er kannte die Wärme, die der Sandstein in sich aufnehmen kann, wenn 
die Sonne ihn bescheint. Er kannte auch die Fragilität des Sandsteins, der zwischen den 
Fingern zerbröselt und sich durch Erosion immer wieder verändert. »Metamorphose«, 
ständige Verwandlung, ist eine Charaktereigenschaft des Sandsteins. Den Sandstein-
felsen in der Sächsischen Schweiz ist das anzusehen: »Landschaft von Erosionen zer-
furcht, von Verwerfungen gespalten, gekippt und gehoben.«

Mit der Zerstörung der Frauenkirche verband Christian Reinicke in dem Gedicht 
assoziativ die Erinnerung an ein Naturereignis in der Sächsischen Schweiz. Am 22. No-
vember  2000 kam es zu einem Felssturz am Wartturm, das ist ein großer Felsen in 
der Nähe der Bastei. Über 800 Tonnen Sandstein stürzten damals ins Tal. Zum Glück 
blieb der Bergsteiger, der sich unterhalb des Felsens in einer Hütte aufhielt, unverletzt. 
Dieser Felsturz hinterließ bei dem Künstler und Kletterer einen tiefen Eindruck, viel-
leicht hat dieses Ereignis sogar den Anstoß gegeben, das Gedicht »Metamorphose« zu 
schreiben, denn es stammt aus demselben Jahr. In dem Felsabbruch am Wartturm sah 
er eine Metapher für die Vergänglichkeit und Erosion des Lebens. Christian Reinicke 
bewertete das nicht negativ. Er ordnete den Vorgang ein in das Leben der Natur, das 
eine ständige Metamorphose ist, ein »stetiger Wandel« − so sagt er es am Ende des 
Gedichtes.

Als eine Metamorphose erlebte Reinicke auch die Zerstörung und den Wiederauf-
bau der Frauenkirche. Das Bild »Metamorphose« ist davon ein Zeugnis. Es entstand 
2006, also zu einer Zeit, als der Wiederaufbau der Kirche bereits abgeschlossen war. 
Der Künstler malte sein Bild auf eine Bauzeichnung, die nicht mehr gebraucht wurde. An 
verschiedenen Stellen leuchtet der Untergrund, die Architektenzeichnung, durch. Was 
genau da gezeichnet wurde, bleibt für den Laien ein Geheimnis. Dieses Rätsel muss 
auch nicht entschlüsselt werden. Was aber jedem Betrachter deutlich wird: das Planen 
eines solchen Kirchbaus ist wirklich eine Kunst. Reinicke spricht davon, dass »Dome 
und Kuppeln« aus »kühnsten Gedanken gestaltet und geformt« sind. Ein Kirchbau be-
ginnt nicht damit, dass eine Baugrube ausgehoben wird, sondern den Anfang bilden 
»kühne Gedanken« und Entwürfe von Architekten, die ihre Visionen und Berechnun-
gen in einer Architektenzeichnung festhalten. Für einen Künstler ist es nicht egal, auf 
welchem Grund er malt. Auf eine Holztafel oder Papier, auf Leinwand oder Metall. Für 
eine Silhouette von Dresden mit der gerade erst wieder auferstandenen Frauenkirche 
schien ihm genau diese Bauzeichnung der richtige Untergrund zu sein. Sie wurde »frei-
gegeben« für ein Kunstwerk. Das Wort »freigegeben« steht in einem Stempel, den der 
Baudirektor für den Wiederaufbau Eberhard Burger mit eigener Hand unterzeichnete. In 
einem anderen Stempel kann man die Worte lesen »Wiederaufbau Frauenkirche«. Diese 



28

Worte übermalte der Künstler nicht blau, sondern er lässt diese Worte leuchten durch 
die gelbe und orange Farbe.

Wir schauen auf die Silhouette von Dresden, die sich in einer eigentümlichen Weise 
vervielfacht wie bei einem Kaleidoskop. In drei Reihen ziehen sich bekannte Gebäude 
der Dresden-Silhouette über das Papier. Man kann sich darin vertiefen, die einzelnen 
Gebäude und Turmspitzen zu identifizieren: die Kathedrale, die Yenidze, den Haus-
mannsturm, die Semperoper, und immer wieder dazwischen die Frauenkirche, groß 
und markant in strahlendem Gelb-Orange auf der rechten Seite. Das ist die Farbe des 
frisch geschnittenen Sandsteins. Blau ist dagegen die Farbe des Wassers, eine symboli-
sche Farbe. Die Elbe ist nur selten blau, es braucht dafür ein spezielles Himmelslicht. Im 
Hintergrund sind blau die markanten Felsen der Sächsischen Schweiz angedeutet, der 
Lilienstein ist auch dabei. Wie oft hat ihn Christian Reinicke gemalt. »Stadt am Strom« 
ist der Titel des Bildes.

Dresden ist eine lebendige Stadt, die sich immer wieder verändert. Sie erlebte eine 
Metamorphose im Laufe der Geschichte. Sie erlebte den Wiederaufbau einer Kirche, 
die zerstört war, und jetzt wieder ein Blickfang ist in der Silhouette der Stadt. Der Künst-
ler malte nicht die Zerstörung, sondern die Metamorphose des Wiederaufbaus. In sei-
nem Gedicht zitiert er dazu ein markantes Wort von Jesus Christus in der griechischen 
Ursprache: »metanoeite!«, Kehrt um! Spätestens hier wird der Text zu einem »Predigt-
Text«, denn mit diesem einen Wort fasst das Matthäusevangelium zusammen, was Je-
sus zum Beginn seines Wirkens gepredigt hat: »Kehrt um, denn das Himmelreich ist 
nahe herbei gekommen!« (Matthäus 4,17). Dieser Ruf zur Umkehr ist notwendig, denn 
es gibt einen Unterschied zwischen der Metamorphose in der Stadt und in der Natur. 
Der Wandel in der Natur ist »natürlich«, er gehört zum Leben dazu. Es gehört zur Natur 
des Sandsteins, sich zu verändern und zu verwandeln. Ein Felsabbruch am Wartturm 
ist für den Sandstein nur ein Durchgangsstadium, er wird eine andere Form annehmen 
und dann weiter bestehen. Das ist der Lauf der Natur. Anders ist es bei den Verände-
rungen im Bild unserer Stadt Dresden. Kriege und Zerstörungen haben das Stadtbild 
verändert. Häuser und Kirchen wurden zerstört. Diese Verwundungen sind im Stadtbild 
immer noch zu sehen. Deshalb braucht es in dem Gedicht diesen biblischen Mahnruf, 
der an uns gerichtet ist: metanoeite, Kehrt um!

Trotz der Mahnung in dem Gedicht dominiert in dem Bild die Freude über den Wie-
deraufbau der Frauenkirche. Christian Reinicke war davon begeistert. Die Begeisterung 
ist dem Bild anzusehen: mit hellen frischen Farben hebt er die Silhouette der Frauenkir-
che und anderer Gebäude heraus aus dem dunklen Blau. Es entsteht eine stimmungs-
volle Komposition von einer Stadt, in der man gut wohnen und leben kann. Die Kirchen 
sind in dem Bild keine Zutat, sondern sie sind unverzichtbar für das Leben in dieser 
Stadt. Insofern ist das Bild ein Bekenntnis für die Existenz von Kirche in unserer Kultur. 
Um das zu empfinden, muss man nicht Mitglied einer Kirche sein.

Das Bild ist auch ein Bekenntnis zur Schönheit von Dresden. Im Zeitalter der Ro-
mantik lobten Künstler und Gelehrte überschwänglich die Schönheit der Stadt, zum 
Beispiel der Archäologe Johann Joachim Winckelmann (1717–1768) mit den Worten: 
»Hier wurde die Schönheit erfunden. Nichts als Fluss und Wiesen – in zartesten Far-
ben und märchenhaftem Licht.« Nach 1945 kann man das so uneingeschränkt nicht 
mehr sagen. Die Stadt trägt an sich die Wunden des Krieges. Sie dürfen nicht vergessen 
werden. Trotzdem lädt der Künstler Christian Reinicke mit seinem Bild dazu ein, nach 
vorn zu schauen und an der Zukunft der Stadt mitzubauen. »Suchet der Stadt Bestes«, 



29

sagte der Prophet Jeremia (Jeremia 29,7), und er fordert auf zum Gebet für die Stadt: 
»Betet für sie zum Herrn; denn wenn’s ihr wohlgeht, so geht’s euch auch wohl.« Dieses 
Prophetenwort »Suchet der Stadt Bestes« steht geschrieben auf einer Glocke der Frau-
enkirche: der Stadtglocke. Der Künstler Christoph Feuerstein, der die Zierden für die 
Glocken der Frauenkirche schuf, schrieb auf die Stadtglocke noch einen weiteren Vers 
aus dem Jeremiabuch, der vom Wiederaufbau spricht: »Die Stadt soll auf ihrem Schutt-
hügel aufgebaut werden, die Burg auf ihrem alten Platz stehen« und »Lobgesang wird 
dort erschallen, die Stimme fröhlicher Menschen.« (Jeremia 29,18). 

So haben Künstler mit ihrer Kunst und ihrem Credo den Wiederaufbau der Frauen-
kirche begleitet und ihre Visionen eingebracht. Christian Reinicke war einer von ihnen, 
der so schön den Sandstein malen konnte – an der Frauenkirche, aber auch in der Natur 
in der Sächsischen Schweiz. Und wenn der Sandstein gebrochen wird − durch die Natur 
oder durch Menschenhand −, war das für Christian Reinicke nicht ein Weltuntergang. Er 
konnte auch die Erosion des Sandsteins mit leuchtenden Farben malen, weil er wuss-
te: Es gibt ein Danach, es geht weiter. Das Leben ist eine Metamorphose, ein »stetiger 
Wandel«.

Ist das nicht eine wunderbare, zart angedeutete Hoffnung auf die Auferstehung, den 
Sieg des Lebens über den Tod? Für dieses Credo braucht es einen Raum, das sind unse-
re Kirchen. Wie schön, wenn sie aus Sandstein gebaut sind, und wenn eine Glocke der 
Stadt verkündet: »Lobgesang wird hier erschallen, die Stimme fröhlicher Menschen.«

Das Bild »Metamorphose – Stadt am Strom« war kein Exponat der Ausstellung »Sandstein. Malerei 
und Grafik von Christian Reinicke« (2021) in der Bethlehemkirche Dresden, es wurde für die Bilder-
predigt am 1. August 2021 in der Bethlehemkirche von der Stiftung Frauenkirche Dresden ausge-
liehen.
Christian Reinicke (1937–2016), geboren 1937 in Dippoldiswalde, wurde nach seinem Studium an 
der Deutschen Hochschule für Körperkultur in Leipzig Sportlehrer. Seit 1970 war er Lehrer im Hoch-
schuldienst an der Technischen Universität Dresden und seit 1992 Referent an der sächsischen 
Akademie für Lehrerfortbildung. Seit seiner Jugend war er künstlerisch tätig: 1952 bis 1954 künst-
lerische Arbeit unter Curt Querner (1904–1976); 1974–1992 Zirkelarbeit an der Hochschule für Bil-
dende Künste Dresden unter Günter Schreiber (*1943); seit 1993 künstlerische Arbeit in der Gruppe 
»Dresdner Malfreunde«. Seit 1998 war er Mitglied im Verein »Schule des Sehens und Gestaltens 
e.V.« unter Prof. Gerhard Stengel (1915–2001); 2001 wurde er künstlerischer Leiter des Vereins. 
Christian Reinicke starb 2016 in Dresden.
Literatur: Christian Reinicke: Malerei und Grafik [Katalog zu Ausstellungen in Meißen und in Dres-
den, erschienen anlässlich des 80. Geburtstages des Künstlers] s. l. 2017; S. 15 ist der zitierte Text 
»Metamorphose« abgedruckt. Presse: Tomas Gärtner: Kirchenbau malerisch dokumentiert. Dresd-
ner Neueste Nachrichten 31 (2021), Nr. 175 (30. Juli), S. 14 [mit Abbildung des Bildes »Metamorpho-
se« von Christian Reinicke]; Ausstellung: Felskletterer und Bergfreund. Der Sonntag 76 (2021), Nr. 21 
(23. Mai), S. 7.



150150

Heinrich Epler (1846–1905): Einführung der Reformation in Dresden am 6. Juli 1539.
Relief am Altar der Kreuzkirche Dresden, 1900.

Bronze, vergoldet. 190 x 282 cm. Gegossen von der Firma Birner & Franz in Dresden-Löbtau.
Foto: Udo Pellmann



151

INSZENIERTE REFORMATIONSERINNERUNG

DIE EINFÜHRUNG DER REFORMATION IN DRESDEN 1539 UND DIE  
INSZENIERUNG DES REFORMATIONSGEDENKENS DURCH DEN BILD-
HAUER HEINRICH EPLER IN DER KREUZKIRCHE

Der aus Königsberg in Franken stammende Bildhauer Heinrich Epler (1846–1905) schuf 
im Jahr 1900 für die Kreuzkirche ein Bronzerelief, das die Einführung der Reformation 
in Dresden am 6. Juli 1539 darstellt. Zur Inszenierung der Reformationserinnerung im 
Altarraum der Kreuzkirche gehören ferner zwei Plastiken von Ernst Paul (1856–1931), 
die Martin Luther mit der Heiligen Schrift und Philipp Melanchthon zeigen. Durch die 
Zerstörung der Kreuzkirche am 13.  Februar 1945 wurden die Skulpturen schwer be-
schädigt. Die nicht mehr erhaltenen Inschriften über den Reformatoren zitierten Schlag-
worte der reformatorischen Theologie. »Suchet in der Schrift!« lautete das Motto über 
Melanchthon. Die Aufforderung »Stehet im Glauben!« über Luther brachte den Gedan-
ken zum Ausdruck, dass der Mensch vor Gott nicht durch fromme Werke, sondern allein 
durch den Glauben gerechtfertigt wird.

Als am 6. Juli 1539 mit einem festlichen Gottesdienst in der Kreuzkirche die Refor-
mation in Dresden eingeführt wurde, waren die höchsten Repräsentanten Sachsens an-
wesend. Links außen im Bild Eplers steht Herzog Heinrich der Fromme (1473–1541), 
der nach dem Tod seines Bruders Georg von Sachsen (1471–1539) am 17. April 1539 
die Regierung über das albertinische Sachsen übernahm und sofort daran ging, die 
Reformation in diesem Territorium einzuführen. Unterstützt wurde er dabei von seiner 
Frau Katharina von Mecklenburg (1487–1561), die hinter ihm steht und mit der rechten 
Hand ihr prachtvolles Kleid schürzt. Neben Heinrich steht der sächsische Kurfürst Jo-
hann Friedrich der Großmütige (1503–1554), die Hände auf das Kurschwert gestützt. 
Er förderte die Einführung der Reformation im albertinischen Sachsen und beauftragte 
die Wittenberger Reformatoren, beim Aufbau eines evangelischen Kirchenwesens zu 
helfen. Begleitet wird er von seiner Frau Sibylle von Kleve (1512–1554), die links von ihm 
zu sehen ist. Die Präsenz der evangelischen Fürsten in diesem Bild illustriert ihre Rolle 
in einem historischen Prozess, der als »Fürstenreformation« bezeichnet wird.

Am 6. Juli 1539 wurde in Dresden die Messe deutsch gehalten und das Abendmahl 
unter »beiderlei Gestalt« an die Besucher des Gottesdienstes ausgeteilt. Sie empfingen 
nicht nur das Brot, sondern auch den Kelch mit Wein, der nach mittelalterlichem Ritus 
nur den Priestern vorbehalten war. Der »Laienkelch« – Empfang des Weines auch für 
die »Laien«, die nicht dem Klerikerstand angehören – war eine zentrale Forderung der 
Reformation Martin Luthers und wurde zum Kennzeichen des evangelischen Gottes-
dienstes. In der Anordnung der Szene rückte der Künstler den Empfang des Kelches 
ins Zentrum des Bildes. Vermutlich ist hier der neu an die Kreuzkirche berufene evan-



152

Heinrich Epler (1846–1905): Ausspendung des Weines beim Abendmahl.
Detail des Reliefs in der Kreuzkirche Dresden.

Foto: Udo Pellmann



153

gelische Pfarrer Johannes Cellarius († 1542) dargestellt, der wenige Tage vorher – am 
27.  Juni 1539 – durch den evangelischen Hofprediger Paul Lindenau (1489–1544) in 
sein Amt eingeführt wurde. Unklar bleibt die Identität des Mannes am rechten Bildrand 
mit der Bibel im Arm. Wenn er nicht eine bestimmte historische Person darstellen soll, 
steht er hier als ein Typus für den gebildeten frommen Dresdner Bürger, der sich auf-
geschlossen zeigt für die Reformation Martin Luthers.

Die Anregung, wie dieses Bild zur Erinnerung an die Einführung der Reformation in 
Dresden zu gestalten ist, dürfte der Dresdner Superintendent Franz Dibelius (1847–
1924) gegeben haben, der zum Reformationsjubiläum 1889 ein Buch zur Dresdner Re-
formationsgeschichte herausgab. Nachdem ein Brand die Kreuzkirche am 16. Februar 
1897 zerstört hatte, ergriff Dibelius die Initiative, die Neugestaltung der Kirche mit einer 
Erinnerung an die Einführung der Reformation zu verbinden. Für diese Aufgabe gewann 
er den Professor an der Dresdner Kunstakademie Heinrich Epler, der schon vor dem 
Brand 1897 mit einem Kunstwerk in der Kreuzkirche vertreten war. Das von Epler ge-

Heinrich Epler (1846–1905), Bildhauer in Dresden.
Historische Fotografie: Oswin Fiedler, Hofphotograph, Dresden.

© Staatsarchiv Coburg, Bildsammlung: IV.16,6.



154

staltete Relief »Die Bergpredigt«, das ursprünglich für das Lesepult geschaffen wurde, 
hat heute über der Kanzel einen würdigen Platz gefunden. In Dresden sind noch weitere 
Werke Eplers zu finden, darunter das Portal der Kunstakademie an der Brühlschen Ter-
rasse mit der Allegorie der christlichen Kunst.

Über Heinrich Epler, der bei Johannes Schilling (1828–1910) in Dresden studierte und 
seit 1894 als Professor an der Kunstakademie Dresden wirkte, ist nur wenig bekannt. 
Sein Atelier befand sich auf der Eliasstraße 22 (jetzt: Güntzstraße) im Carlitz’schen Gar-
tengrundstück, wo auch sein Freund Rudolf Hölbe (1848–1926) sein Atelier hatte. Der 
private und künstlerische Nachlass des Künstlers wurde 1945 vernichtet, als die Woh-
nung der Familie Epler in der Haydnstraße 27 in Striesen zerstört wurde. Seit 1890 war 
Epler mit seiner Frau Anna geb. Grube verheiratet, die er auf dem Relief in der Kreuz-

Grab von Heinrich Epler auf dem Johannisfriedhof Dresden.
Inschrift auf dem Grabstein: »C. Heinrich Epler | Professor a. d. 

Kgl. Kunstakademie | * 3. August 1846 i. Koenigsberg i. Fr. |  
† 30. Apr. 1905 i. Dresden. | Hier ruht, was von ihm sterblich 

war. | Anna Epler geb. Grube | * 26.4.1862 † 25.12.1944«.
Foto: Hans-Peter Hasse.



155

kirche dargestellt hat. Es handelt sich um die junge Frau mit Zöpfen im Zentrum des 
Bildes, die ein Buch in der Hand an ihr Herz drückt. Mit dem Kind, das dicht neben dem 
Pfarrer mit dem Kelch steht, hat Epler vermutlich seine Tochter Ruth dargestellt. Die 
Identifikation der Personen ist möglich anhand von Fotografien und Kunstwerken aus 
dem Nachlass der Familie Epler, die in Dresden im Privatbesitz erhalten sind.

Erstveröffentlichung des Textes in: Dresden  / hrsg. von Hans-Peter Hasse und Christoph Seele. Leipzig 
2014 (Orte der Reformation; 11), S. 24 f. Ergänzt wurden gegenüber der Erstfassung die Angaben zum Bild-
hauer Heinrich Epler.
Das Relief ist als Predella über dem Altar der Kreuzkirche angebracht; Inschrift unter dem Relief: »Einfüh-
rung der Reformation Dom V. p. Trinit. 6. Juli 1539« [Dominica V. post Trinitatis: 5. Sonntag nach dem Tini-
tatisfest]. Auf dem unteren Rand rechts die Signatur: »H[einrich] Epler Dresden Jan[uar] 1900«. Nach dem 
Tod Eplers schenkte seine Frau Anna Epler geb. Grube einen Abguss in Gips der Evang.-Luth. Marienkirche 
in Königsberg in Franken (Schenkung 1906), wo das Bild in der Kirche zu sehen ist. Auf dem unteren Rand 
ist bei der Signatur die Inschrift eingraviert: »Original-Abguss nach seinem Werke«. Das Relief in der Kreuz-
kirche Dresden wurde 2013 von Franziska Wosnitza restauriert.
Quellen und Literatur: Ernst Sigismund: Epler, Heinrich. In: Allgemeines Lexikon der bildenden Künstler 
von der Antike bis zur Gegenwart / begründet von Ulrich Thieme und Felix Becker; hrsg. von Ulrich Thie-
me. Bd. 10: Dubolon – Erlwein. Unveränderter Nachdruck der Originalausgabe Leipzig 1914. Leipzig 1999, 
S. 582 f.; Andreas Dehmer: Aux morts: Grabskulptur in Dresden 1880–1930. Regensburg 2020, S. 45. Eine 
instruktive Quelle für die Biografie Eplers ist der »Kurze Lebenslauf des Dresdner Bildhauers Professor Karl 
Heinrich Epler«, der von einer seiner Töchter – Hildegard oder Ruth Epler – verfasst wurde (Durchschlag 
eines Typoskriptes, 3 Blätter). Das Typoskript wurde am 10. August 1984 von Fritz Löffler an die Skulpturen-
sammlung der Staatlichen Kunstsammlungen Dresden geschickt, wo das Typoskript heute verwahrt wird.
Laut Auskunft der Friedhofsverwaltung wurde Heinrich Epler am 3.  Mai 1905 auf dem Johannisfriedhof 
Dresden bestattet (Feld C 2). Die Urne seiner Frau Anna wurde am 5. April 1945 im Grab ihres Mannes 
beigesetzt. Die Urne der Tochter Hildegard Josephine Epler wurde am 5. Januar 1973 ebenfalls in diesem 
Grab beigesetzt; am 5. Mai 1981 erfolgte die Beisetzung der Urne der Tochter Ruth Anna Epler. Die Namen 
der Töchter sind auf dem Grabstein nicht eingetragen. Frau Beatrice Teichmann, Johannisfriedhof Dres-
den, danke ich für Auskünfte zu dieser Grabstelle. Der Grabstein aus Marmor stammt vermutlich aus Italien 
(freundliche Auskunft von Martin Kaden).



156156

Daniel Greiser (1504–1591), Superintendent in Dresden 1542–1589.
Kupferstich. © Staatliche Kunstsammlungen Dresden, Kupferstichkabinett.



157

DER DRESDNER SUPERINTENDENT  
DANIEL GREISER (1504–1591)

EIN ORGANISATOR DER LUTHERISCHEN REFORMATION IN DRESDEN

Zu den markanten Persönlichkeiten, die das lutherische Profil der Kirche in Dresden nach 
der Einführung der Reformation im Jahr 1539 maßgeblich prägten, gehörte der Dresdner 
Superintendent Daniel Greiser (1504–1591), auch »Greser« geschrieben. Er hinterließ 
eine Autobiographie, die sich als eine Fundgrube zur Dresdner Kirchengeschichte er-
weist und 1587 – vier Jahre vor Greisers Tod – in Dresden gedruckt wurde: »Historia und 
Beschreibung des ganzen Laufs und Lebens, wie nämlich ich, Daniel Greiser, Pfarrer 
und Superintendent in Dresden, meinen Curriculum vitae vom 1504. bis ins jetzt laufen-
de 1587. Jahr als nunmehr ein 83-Jähriger durch göttliche Gnade geführt habe«.

Greiser wurde am 6. Dezember 1504 in Weilburg an der Lahn in der damaligen Graf-
schaft Nassau als Sohn eines Schuhmachers geboren. Schon als Kind wurde er dazu 
bestimmt, die geistliche Laufbahn einzuschlagen. Durch seine Erziehung und Kon-
takte zum Erfurter Humanistenkreis erwarb er solide Kenntnisse der alten Sprachen 
und der Philosophie. Als Luther 1521 auf der Durchreise nach Worms in der Erfurter 
Augustinerkirche predigte, war der junge Greiser unter den Zuhörern. Nach Studium, 
Priesterweihe und Lehrtätigkeit in Mainz wurde er durch Kontakt mit dem späteren 
württembergischen Reformator Erhard Schnepf (1495–1558) ein Anhänger der Refor-
mation Martin Luthers. Nach seinem Wirken als Pfarrer in Gießen wurde Greiser nach 
dem Tod des Dresdner Superintendenten Johannes Cellarius († 21. April 1542) nach 
Dresden berufen. Greiser zögerte, den Ruf anzunehmen, und wechselte zunächst nur 
befristet nach Dresden. Erst 1546 siedelte seine Familie endgültig nach Dresden über. 
Hier übernahm Greiser die schwierige Aufgabe, in der Stadt und in einem Amtsbezirk 
mit 27 Landgemeinden das erst begonnene Reformationswerk weiterzuführen.

Die reformatorische Neuordnung des Kirchenwesens in Dresden war Greisers be-
deutendste Leistung. Daneben war er immer wieder auch an Verhandlungen beteiligt, die 
die Kirchenordnung und Religionspolitik im albertinischen Sachsen betrafen. Zu seinem 
Arbeitsfeld gehörten die Kirchenvisitationen. Ferner hatte er als Superintendent Synoden 
einzuberufen und Rundbriefe an die Pfarrer zu schreiben. Zweimal in der Woche predigte 
Greiser in der Kreuzkirche: donnerstags und sonntags sowie an Festtagen. Als Super-
intendent war er intensiv um die Verbesserung von Lebensführung, Bildungsstand und 
Seelsorgepraxis der Pfarrer in seinem Amtsbezirk bemüht. Diesem Zweck sollte auch die 
Autobiographie dienen: »Ich bitte die Herren Pastores, sie wollen dies mein Curriculum 
vitae lesen, ob sie vielleicht etwas darin zu ihrer Unterweisung und dem sie nachzufolgen 
gedächten, finden.« Speziell für diese Leser beschrieb Greiser seinen Tagesablauf, der im 
Sommer um 5 Uhr begann und am Abend um 9 Uhr endete. Detailliert werden die Zeiten 
für Gebete und Lektüre genannt sowie die Texte der zu lesenden Schriften angegeben. 



158

Das Studium ist über den ganzen Tag verteilt und umfasst die Lektüre der biblischen 
Schriften in den Ursprachen sowie Schriften der Kirchenväter und antiker Schriftsteller. 
Ganz offensichtlich wird hier ein idealer Tages- und Studienplan beschrieben. Es war die 
Absicht Greisers, die Pfarrer in seinem Amtsbezirk zum Selbststudium anzuregen.

Im Jahr 1580 wurde Greiser Assessor im Dresdner Oberkonsistorium, der obersten 
Kirchenbehörde des Kurfürstentums. In seiner Autobiographie schildert er ausführ-
lich die Arbeit im Konsistorium, die durch einen Holzschnitt illustriert wird: Mehrere 
Schreiber sind hier beschäftigt, Beratungen werden abgehalten, an der Wand hängen 
ausgefertigte Briefe, die durch Boten zu befördern sind. Greiser listet die Namen der 
im Konsistorium beschäftigen Theologen, Juristen, Notare und Sekretäre auf. Dass die 
Behandlung von Rechtsfragen und Disziplinarfällen im Konsistorium zu den unliebsa-
men Tätigkeiten des Superintendenten gehörte, wird in der Autobiographie nicht ver-
schwiegen: »Habe also ich in diesem Oberkonsistorio ins siebente Jahr die 75 Stufen 
der Treppen in meinem hohen Alter, als der ich nun ins 83. Jahr gehe, auf- und absteigen 
und allda mit Verdruss die losen Händel hören müssen. Denn ins Konsistorium kommen 
nicht viel reinliche und gute Händel ...«.

Greisers Verhältnis zum Rat der Stadt war nicht immer frei von Spannungen. Schon 
die Berufung Greisers durch den Landesherrn wurde vom Rat der Stadt als Affront emp-
funden, da dem Rat das Recht zur Besetzung der Pfarrstellen an der Kreuzkirche zu-
stand. Herzog Moritz setzte sich jedoch darüber hinweg. Am Tag nach Greisers Ankunft 
in Dresden – am 26. Mai 1542 – lud der Herzog die drei Bürgermeister der Stadt auf das 

Innenansicht des Konsistoriums in Dresden in der Autobiographie von Daniel Greiser.
Holzschnitt, 1587. © Sächsische Landesbibliothek – Staats- und Universitätsbibliothek Dresden.



159

Schloss und stellte ihnen dort den neuen Superintendenten vor. Als Konfliktfeld zwi-
schen dem Rat der Stadt Dresden und dem Superintendenten erwies sich in der Folge-
zeit immer wieder die Besetzung von Kirchen- und Schulstellen, da der Superintendent 
sein Mitspracherecht in Schulangelegenheiten energisch einforderte. Als der Rat im 
Jahr 1558 in Abwesenheit Greisers den von Philipp Melanchthon empfohlenen Magis-
ter Johann Heintz als Rektor der Kreuzschule einsetzte, protestierte der Superintendent 
beim Kurfürsten und erreichte, dass ein anderer Lehrer gewählt wurde.

Kurfürst August von Sachsen (1526–1586) schätzte Greiser als Prediger und Bera-
ter in Religionsangelegenheiten. Gelegentlich nahm der Superintendent auch inhaltlich 
Einfluss auf die Gestaltung des Dresdner Schulwesens, so zum Beispiel bei der Erstel-
lung einer Schulordnung für die Kreuzschule im Jahr 1575. Hier bestand er auf klarer 
Orientierung am lutherischen Bekenntnis sowie auf hohen Maßstäben bei der huma-
nistischen Bildung und Frömmigkeitspraxis. Dass der Dresdner Superintendent die-
sen Maßstäben selbst entsprechen wollte, geht aus seiner Autobiographie hervor, die 
Beachtung verdient – nicht zuletzt wegen der darin enthaltenen Ansicht von der Stadt 
Dresden, die ein unbekannter Künstler mit dem Monogramm »H. G.« in Holz schnitt.

Erstveröffentlichung des Textes: Hans-Peter Hasse: Reformer und Organisator der Kirche in Dresden: zum 
500. Geburtstag des Dresdner Superintendenten Daniel Greiser (1504–1591). Dresdner Neueste Nachrich-
ten 14 (2004), Nr. 297, S. 15 [20. Dezember 2004].

Ansicht von Dresden in der Autobiographie von Daniel Greiser. Holzschnitt, 1587.
© Sächsische Landesbibliothek – Staats- und Universitätsbibliothek Dresden.


